**Размышление над Песней Деворы «Израиль отмщён» - Суд. 5 глава**

*Клейнос А.Б., директор отдела музыкального служения ВРСМ*

* 1. **Историческая ситуация.** Народ израильский обосновался в земле Ханаанской и отступил от Господа, забыл чудеса Его, служил богам окружающих народов Ваалам и Астартам, за это постигли его бедствия и угнетение от окружающих народов. Это было в начале длительного процесса угнетения, третье по счёту. Первое было от царя Месопотамского – 8 лет угнетения, затем была победа над этим царём и 40 лет отдыха (одно поколение, пока не умер сын того, кто спас Израиль). Второе - от царя Моавитского - 18 лет угнетения, потом 80 лет покоя (прошло 2 поколения). Третье угнетение описывается в книге Судей 4 гл. – здесь показана жизнь северной части Израиля (колена Иссахар, Завулон, Неффалим), которую уничтожал и тяжело угнетал 20 лет ханаанский царь Иавин и военачальник Сисара. В то время жила пророчица Девора. Народ Израилев возопил к Господу о спасении. Господь призвал через Девору Варака, ещё 10000 человек войска, пошёл Сам впереди них. Господь «привел в замешательство Сисару и все колесницы его и все ополчение его от меча Варакова» и войско вместе с Сисарой было уничтожено. Девора воспела песнь победы Господу. После победы земля покоилась 40 лет.

**Историческая ситуация глазами Деворы, описанная в песне:**

Суд.5:6-8 – описание ситуации страданий до сражения – «Во дни Самегара, сына Анафова, во дни Иаили, были пусты дороги, и ходившие прежде путями прямыми ходили тогда окольными дорогами. Не стало обитателей в селениях у Израиля, не стало, доколе не восстала я, Девора, доколе не восстала я, мать в Израиле. Избрали новых богов, от того война у ворот. Виден ли был щит и копье у сорока тысяч Израиля?»

* Девора называет 2 имени кроме себя, по которым можно судить о времени событий, это не просто песня, а историческая песня. Самегар упоминается в 3 главе, спас Израиль от филистимлян. Он жил недалеко от места событий, где проходила битва Варака – Суд.3:31. Иаиль – женщина, поразившая Сисару.
* У Израиля не стало воинов и оружия. Господь через Девору называет цифру 40000 чел. – это очень мало! После 40 лет хождения по пустыне были исчислены все люди Израиля - 624730 человек вошли в землю ханаанскую (Числа 26:51, 62). А здесь осталось 40000! Это 6,5 % от вошедших. Народ почти истреблён. Вышло воевать 10000 чел. – это 25% всех живущих, народ рисковал всем до самой смерти!
* «пустые дороги, все ходят вокруг»: значение символическое и реальное. В то время 900 колесниц царя Иавина тиранили север Израиля – уничтожались поселения, мужчины и женщины. Наверное, ходить по дорогам стало не только опасно, но и почти некому.

Е.Уайт «Знамения времени»: «Пророчица Девора управляла Израилем в царствование Иавина, ханаанского царя, очень жестоко обращавшегося с сынами израилевыми. Жизнь в деревнях была суровой. Их жители подвергались грабежам и убегали в укрепленные города в поисках защиты. Большие дороги опустели, и люди переходили из одного места в другое окольными путями. Многих грабили и даже убивали у водоемов, и незавидное положение израильтян усугублялось еще и тем, что они не были вооружены. На сорок тысяч мужчин у них не было ни одного меча или копья.

Двадцать лет израильтяне стенали под игом угнетателей. И наконец, они оставили идолопоклонство и в смирении и покаянии воззвали к Господу об избавлении. Они взывали не напрасно. В Израиле жила женщина, славившаяся благочестием, и через нее Господь решил избавить Свой народ. Ее звали Девора, она была для Израиля как любящая мать, и в отсутствии привычных судей люди обращались к ней за советом и справедливостью.

Господь поведал Деворе о Своем намерении уничтожить врагов Израиля, велел ей послать за человеком по имени Варак из колена Неффалимова и передать ему полученные наставления. Так она и поступила, велев Вараку собрать десять тысяч мужей из колен Неффалима и Завулона, чтобы воевать с войском царя Иавина.

Израильтяне заняли выгодную позицию в горах, ожидая благоприятной возможности, чтобы начать наступление. Воодушевленный уверениями Деворы, что день славной победы настал, Варак повел свое войско вниз на открытую равнину и напал на неприятеля. Бог битв воевал на стороне Израиля, и ни военное искусство их врагов, ни превосходство в численности и оружии не могли сломить израильтян. Паника охватила войска Сисары; его воины в страхе пытались спастись бегством. Великое множество было убито, и захватническая армия оказалась наголову разбита. Израильтяне наступали мужественно и стремительно, но только Бог мог привести вражеское войско в такое замешательство, и заслуга победы принадлежала Ему одному.

* 1. **Характеристика автора псалма.** «Девора» - значение имени «пчела».
* То, что она была пророчицей, говорит о том, что она была искренне верующая в Бога, послушная Ему и слышащая Его голос. Девора услышала голос Божий пойти к Вараку. Чтобы найти Варака ей пришлось проделать долгий путь, преодолев расстояние в половину страны (она жила в середине страны). (см. Р.Волкославский «Энциклопедический Атлас библейской истории» с.69).
* Она была судьёй, значит знала Закон Божий и Закон Израиля, чтобы судить, а также обладала мудростью.
* Девора была замужем и у неё были дети (Суд. 5:7).
* Заботливая и неравнодушная к проблемам своего народа. Называет себя матерью Израиля, заботится о народе, как о своих детях. Угнетали север страны, а она, живя в середине страны, была взволнована проблемами всего народа Израильского. Девора пишет, что до тех пор, пока она не восстала, никто не осмеливался подняться против враждебной армии. Так как она не приписывает победу себе, мы можем сказать, что это не слова гордости, а слова описания ситуации, что она чувствовала себя матерью Израиля, когда судила и вникала во все дела их. (То, что Господь призвал женщину, говорит о том, что для Бога люди обоих полов равноценны. Хотя для того времени это было не обычно).
* Смелая женщина. Не побоялась пойти на войну вместе с Вараком, хотя женщины в те времена на войну не ходили. Она переживала, взывала к Богу и сделала решительный шаг, взяв ответственность за начало восстания на себя. Когда бездействуют мужчины, то Бог призывает женщин. Тогда встают матери на защиту детей. Её смелость проявилась и в том, что в своей песне она обличает целые колена Израилевы за равнодушие, не лицемерит, говоря то, что сказал ей Господь (даже говорит проклятие на Мероз). Это был великий кризис – женщины пошли в битву!
* Музыкальная и поэтичная – пела псалмы для Господа и играла на музыкальном инструменте (Суд.5:1,3)
* Кроткая и смиренная (Суд.5:2) – она прославляет Бога за победу и не хвалит себя

**Размышления над Песней Деворы – Суд.5 глава – «Израиль отмщён» (ответы на вопросы, заданные в уроке).**

* + 1. **Суд.5:2-5 – прославление Бога**. «Израиль отмщен, народ показал рвение; прославьте Господа!». Девора славит Бога и благодарит Его за победу над врагами Израиля.
* «Израиль отмщён» - это главная мысль, за что славит Бога Девора. Это напоминает слова Христа на кресте – «Совершилось!». Молитвы народа Божьего услышаны, Бог совершил Свои суды, народ спасён.
* Девора прославляет и благодарит Бога, не присваивает победу себе или Вараку, а также хвалит народ, участвовавший в битве. Наверное, это большее искушение – желать себе славы после победы в битве, которой ты руководил. Но Девора выдержала это испытание. Также нам стоит поучиться у неё тому, чтобы поддерживать и хвалить тех, кто трудится вместе с нами.
* Девора приглашает слушать песню царей и вельмож – всех правителей того времени – Израиля и окружающих государств. В стихах с 9 по 11 упоминаются ещё раз начальники Израиля, «ревнители в народе» (т.е. те, кто заботится об Израиле). Эта песня о чудесах избавления Божьего, о спасении от рабства. Поэтому её должны были прежде всего усвоить начальники, чтобы не повторилось отступление от Господа.
1. **Сколько раз упоминается имя «Господь» в Суд.5:2-5?** Почему именно эти имена Бога прославляет Девора в этой ситуации?

Ответ: 5 раз упоминается Имя «Господь» - это означает «Прославьте святое имя Его»! Я пою «Господу, Богу Израилеву» - на евр. языке здесь упоминается 2 имени Божьего Яхве и Элохим.

**‘Elohim (Элохим)** – **Всемогущий -** распространённое имя Бога, которое в В.З. упоминается более 2500 раз. Он – **Господь предельной славы и могущества**, так как именно Он управляет сотворённым космосом. Следовательно, когда в Писании говорится о сотворении, там сказано «Вначале сотворил **‘Elohim** небо и землю» (Быт.1:1). Это имя повторяется 35 раз в Быт.1 – 2 главах в связи с Божьим могуществом, явленным в процессе сотворения. В книге Второзаконие имя **‘Elohim** употребляется многократно, чтобы подчеркнуть величие и силу Бога, проявившиеся в освобождении Израиля из египетского рабства. **‘Elohim** сохранил народ в пустыне и ввёл в обещанную им землю. В данном контексте Бог (**‘Elohim)** также является **Законодателем,** Который наказывает за нарушение завета.

***Яхве -* Особенное имя Бога.** Оно никогда не употребляется по отношению к языческим богам или к людям. В В.З. оно встречается 6823 раза, впервые в Быт.2:4, наряду с **‘Elohim.** Yahweh 164 раза употребляется в книге Бытие и 1800 раз – в книгах с Исхода до Иисуса Навина. В евр. языке оно никогда не склонялось, не имело формы множественного числа или суффикса. **Yahweh (Яхве) –** «Я есмь» или «Я буду». В разных переводах В.З. имя **Yahweh** переводится по-разному. **Yahweh –** Исх.3:14 – «Я есмь тот, Кто есмь» - в этом сообщении соединено прошедшее, настоящее и будущее время глагола **хайя** (быть), что говорит о постоянном и действенном присутствии Бога в жизни верующих в Него. Это имя предполагает милость, благодать, терпение, любовь, доброту, преданность, правду, прощение, справедливость, праведность (Исх. 34:5-6). **Имя Yahweh включает в себя значение всех остальных имён.** В особенности оно подчёркивает абсолютную преданность Бога. Бог обещает израильтянам и Моисею, что Он будет их Богом, избавит и благословит их, будет их хранить и даст им землю в наследство, чтобы они могли там служить Ему. Бог сообщил Моисею, что Израиль сам увидит верность и неизменность Бога, Который всегда помнит Своё слово и осуществляет его полностью.

1. Вопрос: **Суд.5:4,5.** Посмотрите на карте библейской истории – где находится гора Синай, земля Едом и ответьте на вопрос – **почему Девора описывает, что Господь выходит спасать Израиль от того места, а не с небес? Каким вы видите Бога в этих стихах?**

Ответ:

* Суд. 5:4 - Здесь упоминается название местности Сеир, поле Едомское, Синай. Все 3 места находятся далеко от места битвы, севера Израиля. Синай – гора, где был дан Закон Божий народу, эта гора ассоциируется с присутствием на ней Бога. Земля Сеир или земля Едом находится на юге, перед Израилем (перед Мёртвым морем). Если начать путь от Синая, то обязательно будешь долгое время проходить землю Едом и только потом попадёшь в землю Израиля. **Девора описывает путь Бога Законодателя от горы Синай, где Он явился Моисею в горящем кусте, затем дал Закон Израилю и заключил завет со Своим народом. Здесь Бог Яхве – спасающий Судья, помнящий завет.**
* Суд.5:4,5 - Описание природных процессов: землетрясение, дождь, падение гор – это происходило и при потопе. Часто потом пророки и Иоанн в Откровении будут пророчествовать о приходе Бога, и перед этим событием пророчествовать о землетрясении. Эта песнь – откровение от Бога – согласуется поэтически и по смыслу с другими пророчествами Библии. Это не значит, что во время сражения было землетрясение или дождь. Это описание Бога, пред лицом которого идёт огонь. Слова «горы таяли», «облака проливали воду» говорят о величии Творца, не умещающегося в планету земля. Он – «огонь поедающий», от чьего лица всё тает. Боги народов были привязаны к определённой местности, к горе и это было их пределом. Здесь описан Господь всей земли, перемещающийся по огромным территориям. Имя Яхве никогда не применялось к названию других языческих богов, Он один Бог живой! Здесь описано имя Бога Яхве – выведшего народ из Израильского рабства и Того, Кто победил народы в Ханаане**. Здесь идёт воевать Тот же Бог, что погубил египтян в море, обрушил стены Иерихона.**
1. Вопрос: **На какую причину бедствий Израиля указывает Девора? Суд.5:6-8**

Ответ: Символически: прямая дорога – жизнь в послушании Господу, окольная – грешная жизнь. Причина бедствий - «избрали себе новых богов», а последствие – «оттого и война у ворот». Бог здесь – как врач, Он видит болезнь, указывает через пророка на её причину и борется не только с последствиями (побеждает завоевателя Иавина и Сисару), но хочет сделать Своих детей полностью здоровыми. Чтобы Израиль был счастлив, ему нужно вернуться к Богу и жить в послушании Ему. Это также признаки истинного пророка – он обличает, показывает выход, проходит вместе с народом его путь и призывает к близости с Богом.

1. **часть – Суд.5:9-23**
2. **Суд.5:9-13. Кто, где и о чём должен был петь эту песню?**

**Суд.5:9-13** **«**Сердце мое к вам, начальники Израилевы, к ревнителям в народе; прославьте Господа! Ездящие на ослицах белых, сидящие на коврах и ходящие по дороге, пойте песнь! Среди голосов собирающих стада при колодезях, там да воспоют хвалу Господу, хвалу вождям Израиля! Тогда выступил ко вратам народ Господень. Воспряни, воспряни, Девора! воспряни, воспряни! воспой песнь! Восстань, Варак! и веди пленников твоих, сын Авиноамов! Тогда немногим из сильных подчинил Он народ; Господь подчинил мне храбрых».

Ответ:

* «сердце моё к вам» - Девора обращает всё своё расположение к «ревнителям в народе», к тем, кто «проявил рвение», то есть не побоялся, но вложил всю свою душу и жизнь в эту войну за независимость Израиля. Сердце – это душа. «Сердце моё говорит от Тебя» - пишет Давид в Пс.26:8. Слова Деворы – это наивысшая мера расположения. Её призыв к Ним, чтобы они не приписывали победу своим силам, но прославили Господа. В этих стихах видно, что она относится к ним с уважением.
* **КТО** К кому она делает призыв? К начальникам Израилевым. Она описывает их «ходящими по дороге» - те, кто слушается голоса Бога, кто имеет смелость идти по дороге, а не окольными путями (а не потому, что им не на чем ехать). Песню должны петь и слушать, начальники, пастухи и весь народ.

**ГДЕ** Она говорит, чтобы эту песню пели: в дороге (ездящие на ослицах, ходящие по дороге), в домах (сидящие на коврах), при наибольшем скоплении народа, там, где рассказывают все новости – около колодцев с водой, когда собирают на водопой стада, у ворот своих домов.

**О ЧЁМ** – о победе, о Господе, Вараке и Деворе. «Тогда немногим из сильных подчинил Он народ; Господь подчинил мне храбрых». «Мне» - потому, что Бог говорил Деворе, а она Вараку.

* Девора призывала не слушать, а петь, быть участниками процесса. В богослужении очень важно Общее пение всей общины во главе с пастором и пресвитером
1. **Вопрос**: Суд.9:13. Бог мог Сам без слабых израильтян победить врагов, почему Он это сделал вместе с людьми? Что нужно нам, чтобы побеждать в своей жизни?

Ответ: «немногим из сильных подчинил Он народ… храбрых». Девора пишет, что противник был многочисленен, силен и храбр. Бог говорит «многлюдное войско» (Суд.4:7). Если на 900 колесницах (на которых имелись все орудия убийства, шипы и колюще-режущие предметы) сидели 1800 всадников, а ещё были и пешие воины, если Сисара созвал всех, кто у него был, на войну, то можно понять, что войско было огромно. 10000 человек по сравнению с этим войском выглядело «немногим». И Господь совершил победу! Он мог бы и без людей это сделать, свалить врагов болезнью, но тогда это было бы приписано случаю, а не божественному вмешательству. **Бог хочет совершать победы с нами!** Девора описывает не то, чего не было у израильтян (оружия, колесниц, коней, мало людей), а то, что было – рвение и Господа, идущего впереди. **Нужно помнить о том, что Господь совершает победы, когда мы идём позади Него с верой, даже если у нас чего-то и нет.** Вывод: сосредоточить взгляд свой на Господе и петь Ему песнь!

1. Вопрос: **Суд. 5:14-18. Назовите колена, пошедшие в битву и колена, отказавшиеся от участия в ней. Как вы думаете, почему это произошло? Может ли богатство и временное спокойствие иметь для нас опасность в духовной жизни?**
* Кто пошёл в битву: 6 колен из 12.

- Ефрем (народ Деворы, живущий в середине страны, на его территории было сражение), - - Вениамин (жил ещё южнее, Девора жила рядом с ним, он мог бы отсидеться и не ходить, но пошёл),

- колена, жившие в очаге поражения от Иавина: Манассия (его сын Махир), Завулон (образованные люди, которые не привыкли воевать, тоже пошли), Неффалим, Иссахар. Завулон тоже был «морским коленом», как и Асир, и Дан, но в отличие от них «обрёк свою душу на смерть». Если бы он проиграл, то побережье захватили бы враги, и он лишился многого, но Завулон себя не пожалел.

* К кому был призыв, но он не принял участие в битве:

- колена, жившие в земле Галаад на востоке за Иорданом - колена Рувима и Гада. При разделении земли Израиля, Колено Рувима осталось жить на востоке от Иордана, как и колено Гада – часть земли Галаад с прекрасными пастбищами для их овец было отдано им, а часть – половине колена Манассия.

Колено Рувимово – одно из самых сильных и богатых. У него большие стада, которые его пастухи не хотят оставлять. Часть колена хочет идти на войну, часть нет, разногласие поглотило их, и они остались бесполезными для данного дела Божьего. Довольство земными благами и укоренение на этой земле, разногласия и разделение – это способ лукавого остановить наш рост и проповедь Евангелия. Бог призывал судей, спасающих народ из всех колен. Но из колена Рувима никогда не восставали пророки или вожди нации. Они имели силу и богатство, но не применили их на благо, не искали всем сердцем лица Господа! Вспоминаются слова Иисуса: «Дети! как трудно надеющимся на богатство войти в Царствие Божие!»(Марк 10:24)

- колена, сидящие у моря, имеющие флот – Асир и Дан – думали только о себе и не помогли братьям, хотя их военная сила была бы большой помощью.

* Почему-то совершенно не упоминаются Иуда и Симеон, живущий внутри надела Иуды, наверное, они были самые дальние на юге страны, и им нельзя было оставлять без охраны ту территорию, где тоже были враги. Бог не осуждает их.

Произошло объединение нескольких колен ради сражения – кто-то показал рвение, кто-то сомнение, кто-то равнодушие. Проблемная ситуация показала – кто готов жертвовать своей жизнью ради других, а кто сохранить её ради себя, не участвуя в сражении.

1. **Вопрос** к музыкантам о практическом музыкальном служении. Какие существуют трудности, и какие будут благословения, когда мы вступаем в сражение за дело Божье и жертвуем нашим временем, силами, средствами (берёмся за новое служение, осуществляем программы, проекты там, где трудно или никто до нас не делал)? Остановит ли вас то, что не все согласятся поддержать вас и служить вместе с вами?

**Ответ:** трудности всегда будут, но Бог обещает вести нас, обещает победу. Если мы выбрали путь с Богом и путь служения Ему, то мы обречены на успех. Успех – это не то, что Бог исполнит все наши ожидания, но это сам путь с Богом, когда Он использует нас в Своей работе, это удовлетворённость тем, что мы делаем. Если у вас будет хоть несколько человек, поддерживающих вас, то это уже огромная поддержка и радость в служении, которое доверил вам Господь.

1. **Вопрос:** Суд.5:19, 20. Кто сражался с царями и Сисарою по словам Деворы?

**Суд.5:19-22** – **описание хода сражения** - «Пришли цари, сразились, тогда сразились цари Ханаанские в Фанаахе у вод Мегиддонских, но не получили нимало серебра. **С неба сражались, звезды с путей своих сражались** с Сисарою. Поток Киссон увлек их, поток Кедумим, поток Киссон. Попирай, душа моя, силу! Тогда ломались копыта конские от побега, от побега сильных его».

Ответ:

* Девора описывает битву царей, но говорит о том, что на самом деле сражались небесные силы с земными. «Звёзды» - это ангелы, воинство небесное? В любом случае – это битва Господа и сил небесных.
* При описании израильских воинов говорится, что они были пешими, при описании врагов – колесницы и конница сильная. Малочисленные, но сражающиеся силою Божьей, победили великую военную силу! У хананеев была вся надежда на колесницы, у Израиля не было ничего, кроме слов и присутствия живого Бога!
* «Поток Киссон увлёк их». Река Киссон вытекала из Средиземного моря и текла в долину Мегиддо, где проходило сражение, недалеко от горы Фавор. В будущем в поток Киссон будут умерщвлены и сброшены служители Ваала при пророке Илии (3-я Цар. 18:40). В Пс.82:11 псалмопевец, вспоминая это событие, желает такого конца всем врагам Божьим. К потоку Киссону обещал привести врагов Сам Бог (Суд.4:7), Господь указал, кто должен быть военачальником и место сражения.
1. **Вопрос: Какой ужасный грех совершили жители Мероза, за что Ангел Господень изрекает на них тройное проклятие? Суд.5:23**

Ответ:

* **Суд.5:23 – проклятие равнодушным** – «Прокляните Мероз, говорит Ангел Господень, прокляните, прокляните жителей его за то, что не пришли на помощь Господу, на помощь Господу с храбрыми». Во всей победной песне это единственный стих, который не созвучен с прославлением и радостью происходящего. Здесь звучит тройное проклятие на жителей Мероза. «Мероз – спрятанный городок. Всё спокойно, тихо, никаких тревог и проблем. Но этот город находится в Израиле в колене Неффалима. Мероз стоит и смотрит, как другие ведут битву. Он отказался помочь в период кризиса. Мероз – это полное равнодушие (это и проблема Лаодикии, церкви нашего времени). Жители Мероза отклонились от битвы, от сражения» (Л.Рутковский). «Мероз был на пути отступивших войск Сисары. С помощью этих людей Израиль одержал бы безоговорочную победу и Сисара не убежал бы с поля битвы». (Библейский комментарий АСД, т.2). Господь реально рассчитывал на Мероз, но он не желал лишиться комфорта, решил, что война – это дело других, а сам не стал портить ни с кем отношения. Мероз – это символ тех, кто является пассивным прихожанином, живёт для себя и не несёт никакого служения. Ведь Церковь - это тело Христово, она борется и ведёт духовную борьбу. Мероз – это атрофированная часть тела, пассивный, безынициативный, трусливый и бесполезный город. Пастор Л.Рутковский называет 3 характеристики жителей этого города: трусость (2 Тим.1:7-8), фальшивое смирение (когда мы постоянно смотрим на себя, недооценивая своих возможностей, говорим: «Я мал, я не могу» и ничего не делаем), леность.
* В Божьей Церкви нельзя отсиживаться и пережидать!!! Большое, великое проклятие – ничего неделание. Сын Божий не отсиживался в комфортном тёплом месте. Он оставил всё! Он пришёл к нам во время кризиса, спас от врага своей жизнью и смертью. Мой евангелизм – это отклик, благодарение на то, что сделал для меня Иисус Христос. Лучше сгореть в служении, чем умереть от проклятия безделья и равнодушия. Благословения даны будут труженикам, ибо они победители и триумфаторы. Проклятие же достанется ленивцам и трусливым. Каков будет наш выбор?
* Пророчество о Мерозе исполнилось – после этого нет ни одного упоминания об этом городе. Учёные не могут найти следов этого города, установить значение слова «Мероз». Никаких следов. Это напоминает судьбу грешника – вскоре исчезнет раз и навсегда.
* Высказывания о равнодушии:

- «Для религии нет ничего хуже безразличия, ведь безразличие – это шаг к безбожию» (Эдмунд Бёрк)

- «Равнодушие – это паралич души, преждевременная смерть» (А.Чехов)

- «Не бойся врагов - в худшем случае они могут тебя убить. Не бойся друзей - в худшем случае они могут тебя предать. Бойся равнодушных - они не убивают и не предают, но только с их молчаливого согласия существует на земле предательство и убийство» ([Эберхард](http://www.aphorism.ru/authors/--eeberkhard.html))

- «Величайший грех человека - это не ненависть, а равнодушие к своим братьям» ([Мать Тереза](http://www.aphorism.ru/authors/mat-tereza.html))

- Если мы ближнего своего, которого видим, не любим, то как можем любить Бога, которого не видим?

1. **часть – 5:24-31.**
2. **Вопрос: Суд. 5:24-27. В чём состоял подвиг Иаили? Могла бы она не совершать его?**

Ответ: Подвиг в том, что она проявила веру в Бога живого и верность Божьему народу, взяв убийство Сисары на себя. Далее описано **благословение Иаили, которая могла остаться равнодушной, но проявила подвиг смелости.**

* Некоторые, говорят, что у Иаили не было выбора – войско Сисары было разбито и если бы она спасла его, то израильтяне могли не пощадить её. И даже если бы Сисара остался жив и снова собрал войско, то её дети бы тоже страдали от них. Но выбор есть всегда у каждого. Самый простой её выбор, какой мог бы быть – не рисковать, оставить Вараку убивать Сисару, он ведь потом пришёл в шатёр Иаили и мог сам его убить. Чтобы вонзить кол сквозь ковёр, нужна была смелость и сила, точный расчёт. К тому же Иаиль заранее не знала, насколько велико поражение войска Сисары. Её семья хоть и жила среди Израиля, но жила отделённо, была в мире с Иавином и Сисарою. У неё были все права остаться равнодушной, как Мероз, но она проявила посвящение Богу, встала за народ Израильский, не воспротивилась побуждению от Бога, который совершил через неё победу над Сисарой, о чём говорила Девора Вараку – Суд.4:9. Она проявила мудрость, встретив Сисару наилучшим образом (мужчину напои, накорми, спать уложи): вода могла освежить его, а жирное молоко, которое дала ему Иаиль, разморило. Иаиль приняла решение мгновенно, у неё не было времени заниматься долгими расчётами, значит, её сердце было на стороне Бога и Израиля. В экстренных ситуациях наше поведение показывает нашу суть, на чьей мы стороне. В наше время не требуется убивать, тогда было другое время. Но всегда в нашей жизни мы можем принять решение - проявить посвящение и действовать или остаться равнодушными. Равнодушие, повторяющееся из раза в раз, ведёт к тому, что нас больше не будут призывать участвовать в деле Божьем, мы станем прихожанами, потом уйдём из Церкви, от Бога и лишимся благословения и Царства небесного.
* Иаиль проявила мужество и решительность. Эта особая женщина стала прообразом Иисуса Христа, который на Голгофе (это слово в переводе означает «череп») крестом «пробивает череп» дьяволу.
* Эту песню об Иаили Девора говорит петь всем жёнам Израиля.
1. **Вопрос: Суд.5:27. Для чего Девора относительно Сисары трижды упоминает выражение – «склонился, пал»?** Число 3 в Библии означает законченность – он «безвозвратно» пал. Первый раз он пал с коня, второй – когда пал под ковёр, спрятавшись в шатре, третий – пал, лишённый жизни от руки Иаили.
2. **Вопрос: Суд. 5:28-31. В чём состоят приоритеты безбожных людей, надеющихся на свою силу? Какой их ждёт итог в жизни?**

Ответ в **поэтическом представлении слов матери Сисары** – в этих стихах звучит некоторая насмешка над приоритетами этой женщины. А для неё главное – добыча, женщины (как они могли прославлять насилие над женщинами?..), одежда пленников. Никакого упоминания о возможном поражении или о своих богах. Конечно, это слова Деворы. Но она описывает напрасные ожидания тех, кто надеется на свою силу, беспечен и думает только о внешнем виде, не имея сострадания к другим. Такого человека ждёт поражение его надежд.

1. **Вопрос:** Как вы понимаете обетование, данное верующим в Суд. 5:31? Опишите полезные свойства солнечного света и сравните это влияние с тем, как Господь влияет на нас.

Ответ:

**Суд.5:31 – пожелание и обетование** – «Так да погибнут все враги Твои, Господи! Любящие же Его [да] [будут] как солнце, восходящее во всей силе своей!». Соломон позже написал подобные слова: «Стезя праведных - как светило лучезарное, которое более и более светлеет до полного дня» Прит.4:18. В Библии светом является Господь, Его лицо, Слово Божье (заповедь), Христос (Я есмь свет), светом могут быть верующие (Вы – свет мира).

* Обетование Божье говорит о том, что Господь сделает нас живительным светом для других, что Он будет давать нам силы для жизни и служения. Нам нужно любить Бога, а значит и любить людей. Если Бог (Христос) есть свет, а любящие Бога здесь называются солнцем, значит Бог будет делать нас похожими на Него!

Солнце восходит постепенно, но заполняет всю землю. Оно даёт свет для растений, а значит жизнь - наше влияние на других может быть живительным.

* Солнце уничтожает болезненные бактерии – Бог уничтожит в нас грех, если мы ему позволим
* солнце освещает путь. Нам путь показывает Слово Божие, и мы также можем помогать другим найти верный путь жизни с Богом.
* Солнце, его лучи имеют силу – и мы можем возрастать силою в Боге, если любим Его. Главное – это Иисус – солнце правды – пусть Он возрастает в нас до полноты. Матф.13:43 «тогда праведники воссияют, как солнце, в Царстве Отца их».

Откр.21:23 – Агнец будет светильником в небесном городе и не будет нужды в солнце, и мы сейчас должны взирать на Него. «Мы же все открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» - 2-е Кор.3:18.

«Влияние солнца: Облучение солнцем увеличивает умственную и физи­ческую работоспособность, укрепляет вегета­тивную нервную систему, улучшает обмен ве­ществ, кроветворение, эндокринную деятель­ность, повышает адаптационные возможности организма. Солнечные ванны оказывают особый эффект при лечении вялотекущих ран, язв и ко­стного туберкулеза. Отмечено положительное влияние солнца при остаточных яв­лениях после пневмоний и плевритов, при пере­ломах костей, остеомиелитах, миозитах, неври­тах, анемии, остеопорозе, зимней форме псори­аза, экземе, угревой сыпи.

Под влиянием солнца в коже синтезируется витамин D, который прежде всего нужен для образования костной ткани.  При недостатке витамина D зубы начинают разрушаться, появляется ломкость ног­тей, ненормальная деформация суставов, возникает пониженный тонус мышц, может наблюдаться онемение, судороги ног и рук. Ра­хит (размягчение костей) у детей - прямое следствие недостатка «солнечного витамина». Наблюдения, проводившиеся в науч­ном центре, показали, что у людей, подвергавшихся влиянию солнца в комплексе климатичес­ких процедур, была выше сопротивляемость к различным инфекциям и простудным заболева­ниям, то есть ультрафиолет активизирует функ­цию фагоцитов - защитников организма от бо­лезнетворных бактерий».

Будем укрепляться физически от солнца, но главное – повышать духовный иммунитет, читая Слово Божье («Слово Твое - светильник ноге моей и свет стезе моей» Пс.118:105), ища воли Божьей и встречи с Ним, чтобы нам обновляться в силе, твёрдо стоять на ногах в истине и быть благословением для других!

Литература:

* + - 1. Библейский комментарий АСД, т.2, стр.336.
			2. Леонид Рутковский «Школа евангелизма» - глава «Грех Мероза» стр.15-22, - Киев, 2013.
			3. Ростислав Волкославский «Энциклопедический атлас библейской истории» стр.68, 69.

Песни к уроку о Деворе:

* + - * 1. О силе Божьей и Его чудесах
				2. О посвящении Богу («Силой Духа, Господь, нас обнови»).
				3. О служении («Прикоснись к сердцу)